
1

P
O

T
U

W
A

 P
O

R
A

 K
Õ

 o que se guarda no potuw
a

     
       S

A
B

ER
ES

 Z
O

’É

9
  

7
8

8
5

9
8

  
0

4
6

3
0

3

“Os kirahi devem achar 
que é para guardar comida, 
mas o potuwa não é para isso não.

Os antigos, certa vez, 
colocaram comida dentro de um 
potuwa e por causa disso ficaram 
de estômago embrulhado. 

O potuwa grande 
é só para guardar penas.
O potuwa pequeno 
é para guardar linha de flecha, é 
para guardar o formão kusiwẽj
e o tensor simojyng também,
resina de árvore também,
faquinha também.

São essas coisas que se guarda no
potuwa,

  disse Awapo’i.”

P OT U WA 
P O R A KÕ 
o que se guarda no potuwa

SABERES ZO’É

Capa.indd   1 18/02/2020   17:57:09



2 1

Capa.indd   2 18/02/2020   17:57:10

P
O

T
U

W
A

 P
O

R
A

 K
Õ

 o que se guarda no potuw
a

     
       S

A
B

ER
ES

 Z
O

’É

9
  

7
8

8
5

9
8

  
0

4
6

3
0

3

“Os kirahi devem achar 
que é para guardar comida, 
mas o potuwa não é para isso não.

Os antigos, certa vez, 
colocaram comida dentro de um 
potuwa e por causa disso ficaram 
de estômago embrulhado. 

O potuwa grande 
é só para guardar penas.
O potuwa pequeno 
é para guardar linha de flecha, é 
para guardar o formão kusiwẽj
e o tensor simojyng também,
resina de árvore também,
faquinha também.

São essas coisas que se guarda no
potuwa,

  disse Awapo’i.”

P OT U WA 
P O R A KÕ 
o que se guarda no potuwa

SABERES ZO’É

Capa.indd   1 18/02/2020   17:57:09



2 3

P OT U WA P O R A Kõ
o que se guarda no potuwa

Hugo Prudente 

desenhos

dANI EIZIRIK  
kubi’euhu

wo’i & pane

Iepé & FPEC-Funai

2019

saberes zo’é



4 5

como ler as palavras da 
língua zo’é citadas neste livro ... 07 

prefácio
por Fábio Nogueira Ribeiro
e Dominique Tilkin Gallois ................ 11

potuwa pora kõ
o que se guarda no potuwa ................ 21 

penas negras ................................ 25 

san vai à procura das penas ..... 43 

irapat
flecha pontiaguda ............................. 51 

tabocas e outras trocas ........... 55 

wywa
o cultivo das flechas ......................... 61
 	
leves, belas e afiadas ................. 67 

kusiwet 
os padrões gráficos ........................... 69

tukana rawet
penugem de tucano ........................... 81



6 7

Como ler 
as palavras 

da língua zo’é 
citadas neste livro 

	 Até muito recentemente, a língua 
falada pelos Zo’é era apenas usada oralmente. 
Trata-se de uma língua ainda pouco conhecida, 
da família Tupi-Guarani. Desde 2017, um 
grupo de jovens líderes e alguns rapazes vem se 
apropriando da leitura e escrita em sua própria 
língua. Para o desenvolvimento das ações de 
letramento, a equipe do Instituto de Pesquisa 
e Formação Indígena - Iepé se apoiou na 
proposta de ortografia da língua zo’é elaborada 
pela linguista Ana Suelly Cabral (2013). As 
escolhas assumidas neste livro são de responsa-
bilidade do autor.
	 Como acontece com qualquer idioma, 
a escrita em zo’é é específica dessa língua, cujos 
sons não são equivalentes aos da língua portu-
guesa. Por isso, as palavras deste livro escritas 
em zo’é não devem ser pronunciadas como se 
leria uma palavra em português. 

dybopot 
linhas coloridas ............................... 85 

ode-ode		
emenda-emenda ............................... 87 
 
bata
flecha de soco .................................. 95 
 
kwata bopuha 	
assusta-macaco ................................. 99

sarake 
zagaia .............................................. 103 

rikuru
flecha farpada ............................... 107

pide
flecha-arpão ................................... 109 

por onde a caça anda ................ 121 

atrás das penas outra vez ....... 123 
 
como esse livro foi feito  ......... 139 

glossário .................................... 143



8 9

Nesta palavra, devemos pronunciar o ri do mesmo 
modo que fazemos na palavra “júri”.
	 A pronúncia do r pode ser um pouco 
diferente quando ele está entre duas vogais. Isso 
acontece na palavra irapat, “flecha dele”. Aos nossos 
ouvidos, ela soa como “ireapát”. 
	 Algo parecido acontece com a letra k. O 
nome do jovem Tekaru, por exemplo, deve ser lido 
“Tekiarú”. 
	 Já o kw, tem o som do nosso qu, como na 
palavra kwata, nome de um tipo de macaco, conhe-
cido em português como macaco-aranha ou coatá.
	 Tajahu, o porco-queixada, deve ser 
pronunciado “tadzarrú”. O j tem diferentes usos 
na escrita em zo’é, a depender da vogal que o acom-
panha. Na palavra piriji, “taboca”, ele soa como dj, 
“piridji”.
	 No caso das palavras pijan e wajũ, devemos 
ler, respectivamente, “pinhã” e “uãnhu”. Nestes 
dois casos, o j está junto de uma vogal nasal e soa 
como nh. Os Zo’é costumam traduzir pijan como 
“amigo” e wajũ é o nome dado a uma árvore, bem 
como à madeira clara e maleável que ela fornece. 
	 Por fim, quando o j aparece depois 
de qualquer vogal, ele soa como um i fraco. Por 
exemplo, em tokej, “tocaia”, cuja pronúncia é muito 
próxima da palavra “toquei”, em português.

	 Normalmente a sílaba mais forte da 
palavra é a última. Não é necessário usar acento 
agudo. Ode, por exemplo, significa emendar, e 
deve ser lido “odé”.
	 Devemos ler kusi, cutia, como “cussí”, 
pois o s nunca tem som de z e não é preciso 
grafar ss como no português.
	 Já a palavra San, nome de um líder 
zo’é, deve ser lida com som de x, do modo 
como pronunciamos, em português, a palavra 
“xampu”. É a letra s que representa este som na 
escrita da língua zo’é, nunca usamos x nem ch.
	 A letra y representa um som que não 
temos na língua portuguesa. Ele soa próximo 
ao “eu” francês e é muito frequente nas palavras 
zo’é. Há alguns exemplos ao longo do livro.
	 O w tem um som próximo ao nosso u. 
Assim, wata, “andar” não deve ser lido “vatá” e 
sim “uatá”. A pronúncia do w pode ser muito 
suave. Na palavra potuwa, por exemplo, ele 
quase nos passa despercebido, soprado entre os 
lábios, “potuuá”.
	 A letra h soa como no inglês. A palavra 
zo’é para arco, baha, deve ser lida “barrá”.
	 O r, por sua vez, nunca tem som de 
rr, mesmo no começo da palavra. A flecha 
farpada feita pelos Zo’é é chamada rikuru. 



10 11

Prefácio

	 Este é o primeiro volume de uma 
série de publicações dedicadas aos saberes e 
práticas do povo Zo’é. Este livro descreve a 
tecnologia de fabricação de flechas, que todos 
os homens zo’é sabem fazer desde jovens, utili-
zando diversas matérias-primas e utensílios que 
cada um guarda em seu potuwa, um pequeno 
cesto com tampa, feito com lascas de arumã e 
confeccionado pelas mulheres. 
	 Por meio desta publicação, esperamos 
dar a conhecer alguns aspectos dos sofisticados 
conhecimentos que estão na base do modo de 
vida deste povo de língua Tupi-Guarani. Em 
próximos volumes da série serão abordados 
conhecimentos envolvidos no cultivo das 
roças, na construção das casas, no preparo dos 
alimentos e na fabricação de outros muitos 
artefatos do dia a dia.



12 13

diversos recursos utilizados no dia a dia, tanto 
para alimentação como para a fabricação de 
utensílios.
	 A qualidade de vida dos Zo’é decorre, 
portanto, desse grande acervo de conheci-
mentos, transmitidos e aperfeiçoados ao longo 
das gerações. Se, nas últimas décadas, os Zo’é 
se apropriaram seletivamente de alguns itens 
industrializados, continuam valorizando seus 
próprios saberes e tecnologias para fabricar os 
artefatos que utilizam cotidianamente. 

faz 

	 Com o intuito de fomentar a divul-
gação qualificada e o reconhecimento dos 
saberes e práticas dos Zoé, a Frente de Proteção 
Etnoambiental Cuminapanema – FPEC/Funai 
vem ajudando os Zo’é a comercializar alguns 
objetos e adornos de seu cotidiano, como 
cestos e cofos trançados, pulseiras de ouriço de 
castanha, recipientes em cerâmica, tipoias feitas 
de algodão e colheres de madeira e coco.  A 
renda gerada com a venda dessas peças assegura 
maior autonomia da comunidade na aquisição 
dos objetos industrializados que foram incor-
porados ao modo de vida dos Zo’é há várias 

zo’é

	 Habitantes de densas florestas 
situadas no interflúvio dos rios Erepecuru e 
Cuminapanema, no norte do Pará, os Zo’é são 
hoje 310 pessoas, que se distribuem entre mais 
de 40 pequenas aldeias. Sua terra foi demar-
cada e homologada em 2009, com 668.565 
hectares. 
	 Em situação de recente contato, os 
Zo’é convivem com agentes de assistência há 
apenas três décadas, mantendo vigorosamente 
suas formas de organização social e territorial. 
Uma das principais características do seu modo 
de vida é a intensa mobilidade das famílias 
entre diferentes roças e aldeias. Esse modo de 
ocupação garante acesso aos recursos flores-
tais sem esgotá-los, uma vez que as atividades 
de cultivo das roças, de caça, pesca e coleta 
são feitas em pequena escala, pelas diferentes 
famílias, em áreas distintas. Dessa forma, eles 
acumulam um exímio conhecimento sobre 
seu território, percorrido através de uma 
intrincada rede de caminhos que dão acesso 
não só às aldeias, acampamentos e capoeiras, 
mas a pontos específicos de caça de determi-
nados animais, ou a locais de coleta dos mais 



14 15

parte do cotidiano das famílias zo’é. Ao mesmo 
tempo, o Fundo de Artesanato se propõe a 
valorizar os conhecimentos envolvidos na 
coleta das matérias-primas e na confecção das 
peças.  

Kejã, 25 de outubro de 2019.

Fábio Nogueira Ribeiro, 
Coordenador da FPEC/FUNAI

Dominique Tilkin Gallois, 
USP e Iepé

décadas. Entre esses objetos, destacam-se facas, 
machados e terçados, anzóis, arames e linhas de 
pesca, lanternas, pentes, linhas de algodão. 
	 A gestão deste Fundo de Artesanato 
Zo’é – FAZ é realizada pela FPEC/Funai com 
a participação de toda a comunidade, a qual 
avalia os resultados da venda e decide quais 
objetos adquirir, assim como define os modos 
de distribuição entre pessoas e famílias. 
	 Cabe destacar que apenas uma parte 
restrita dos artefatos produzidos pelos Zo’é 
podem ser comercializados, tendo em vista o 
artigo 29 da Lei 9.605 (Lei de crimes ambien-
tais), que proíbe a venda de peças contendo 
partes de animais. Flechas, por exemplo, 
compostas com penas de aves e lascas de ossos 
não podem ser vendidas. Da mesma forma, 
não se vendem adornos em plumária. Outros 
artefatos, como o arco, feito de uma madeira 
extremamente dura e rara, não são vendidos 
para evitar a diminuição do estoque desse 
recurso, fundamental na produção e segurança 
alimentar do povo Zo’é.
	 É por este motivo que esperamos, com 
a venda dos livros desta série, poder aumentar 
o volume de recursos necessários à aquisição e 
distribuição dos bens de consumo que fazem 



16 17



18 19

	 O potuwa é um 
pequeno estojo de arumã 
trançado, feito pelas mulheres 
zo’é. Portátil, ele é sempre 
levado pelos homens, todo 
caçador deve ter o seu. O 
conjunto de objetos reunido 
dentro do potuwa chama a 
atenção por sua composição 
diversa. Nada é à toa, essas 
são as escolhas dos Zo’é que 
lhes garantem as flechas mais 
belas, mais velozes e mais 
precisas. Todos os dias, junto 
ao fogo, o caçador aquece e 
endireita as suas flechas, faz 
pequenos reparos ou prepara 
flechas novas, tendo ao seu 
lado o potuwa. Cada item 
ou material importante na 
produção de uma flecha traça 
as suas trajetórias. São objetos 
que levam e são levados. Este 
livro propõe abrirmos juntos 
o potuwa e acompanharmos 
um pouco este movimento 
através do território zo’é.

página anterior

“Os kirahi devem achar que é para guardar 
comida, mas o potuwa não é para isso não.

Os antigos, certa vez, colocaram comida 
dentro de um potuwa e por causa disso 
ficaram de estômago embrulhado. 

O potuwa grande é só para guardar penas.
O potuwa pequeno é para guardar linha 
de flecha, é para guardar o formão kusiwẽj
e o tensor simojyng também,
resina de árvore também,
faquinha também.

São essas coisas que se guarda no potuwa,

			   disse Awapo’i.”



20 21

P otuwa   pora    kõ 
o que se guarda no potuwa



22 23

7. baha ham  corda do arco  
8. tukana rawet penugem de tucano 
9. ratihun   10. wyhyk 
11. wirerewat linha   12. bata ponta 
de flecha de soco   13. pide ham

7.

8.

9. 10.

11.

12.

13.

pe
da

ço
 d

e 
ca

sc
o 

de
 j

ab
ut

i

feito de 
curauá

re
si

na
s 

ve
ge

ta
is

1. tata 
2. simojyng tensor   
3. kusiwẽj formão   4. porosuwuha 
5. piderahãj ponta de arpão  
6. boke ra’yt / kise 

1.

2.

2.

3.

4.

5.

6.

osso de 
jabuti 

kusiwẽj 
significa 
dente de 
cutiara,  

mas pode
 ser de anzol

pe
da

ço
 d

e 
fl

ec
ha

 q
ue

br
ad

a



24 25

P e n a s n e g ra  s

	 As penas negras de mutum e de 
urubu-rei são as melhores para fazer flecha. 
São sempre as penas das asas. Elas são um 
bem valioso. São elas que encontramos 
guardadas no perepo riru, o estojo guarda-
penas. É importante ter muitas delas. 
	 Penas de arara e de gavião-real 
também são boas para fazer flecha. Elas 
são usadas às vezes, mas não são as prefe-
ridas, não as vemos guardadas assim, em 
quantidade.



26 27

	 O perepo riru é um pouco maior e 
fica sempre guardado em casa. É diferente 
do potuwa pequeno, a caixa de ferramentas 
do caçador, levada para toda parte. 
	 As penas das asas do mutum são as 
mais firmes. Elas nunca ficam encharcadas, 
mesmo na chuva, por isso são escolhidas e 
guardadas, sempre.
	 Já na asa do urubu-rei, apenas as 
perepo ta’yn são boas de verdade. As outras 
são deixadas para os garotos menores, 
que ainda não fazem flecha direito. Eles 
podem levar as perepo typoj mesmo, para ir 
aprendendo.

PEREPO TYPOJ 
1 - as penas da metade interna da asa 

PEREPO TA’YN 
2 - as penas da metade externa da asa 

1

2



28 29



30 31

	 Elas vão ser presas na flecha com 
a resina extraída de uma árvore chamada 
ratihun e então vão ser amarradas com 
linha de costura (melhor dizendo: linha de 
flecha). Uma de cada lado. 
	 Nem toda pena pode fazer par com 
outra. Para dar certo, elas precisam ser do 
mesmo tipo (como polegar com polegar, 
indicador com indicador, mindinho com 
mindinho). 

Para fazer uma flecha fina e pequena:

	 uma pena de urubu-rei 
	 e uma de mutum, 

	 mas ambas perepo ti’ãj.

Para fazer uma flecha grande:
	
	 uma pena de urubu-rei 
	 e uma de mutum,

	 mas ambas perepo bytet.

	 As penas perepo ta’yn são 9. Ou 
melhor, são 18: nove em cada asa. Elas não 
são todas iguais, são diferentes como os 
dedos da mão. Cada uma tem a sua posição 
e o seu nome específico.	
	 Não é tão bom usar duas penas de 
urubu-rei em uma mesma flecha. Como 
as penas de mutum são as mais firmes, é 
sempre melhor fazer par combinando: uma 
de urubu-rei e uma de mutum. 



32 33

Um dos lados da pena vai 
ser completamente arran-
cado e o eixo central vai 
ser cavado e aberto com 
o formão kusiwẽj. É desse 
jeito que as penas vão ser 
combinadas.  

cana de flecha

duas perepo ti’ãj

linha

ratihun 
resina

pena de 
urubu-rei

pena de 
mutum



34 35

o seu próprio eixo e correr 
ainda mais veloz – fazendo um 
som bem característico, um 
sussurro de asas. É assim que 
as penas fazem a flecha voar. 
	 É por isso que se diz, 
de uma flecha bem feita, que 
ela gira bem, segue certeira e 
soa bonito.

pyryry gatu
gira bem

oho gatu
segue bem

ne’engatu
soa bem

	 Para ter a forma certa e 
girar bem, tem que combinar 
duas penas direitas ou duas 
penas esquerdas. Nunca formar 
par misturando direita e 
esquerda: por isso se diz que 
elas formam par, mas não se 
espelham.

	 Duas metades de pena vão ser 
fixadas na flecha com resina e linha, uma 
de cada lado. Elas vão ser amarradas de 
um modo especial, desenhando uma leve 
torção. Isso é importante para que juntas 
elas formem uma hélice, um instrumento 
de propulsão. Quando é disparada, a 
torção das penas faz a flecha girar sobre 



36 37

	 Depois que as penas são presas com 
resina e linha, a parte de trás da flecha ainda 
não está pronta. Ela precisa ser reforçada 
por dentro com uma fina vareta de madeira, 
para aguentar o impacto da corda do arco. 
A madeira certa para isso é chamada wajũ. 
Ela é leve, maleável e fácil de encontrar na 
mata, perto das aldeias. 
	 A vareta de wajũ precisa ser fina o 
suficiente para ser enfiada no interior da 
flecha. Ela vai ser esfregada com a resina 
extraída de uma outra árvore, a maçaran-
duba, que os Zo’é chamam wyhyk. Quando 
é aquecida, esta resina fica pastosa e se torna 
uma poderosa cola, perfeita para segurar as 
peças internas da flecha. 

wajat ruwu       
de um lado urubu-rei

wajat mitu        
do outro, mutum

dojiwesagi
e elas não se espelham

a’epete     
assim está certo



38 39

	 É para firmar a vareta de 
wajũ  que serve o simojyng. Ele é 
puxado com força e comprime 
a haste da flecha até esmagá-la.  
Precisa fazer isso exatamente ali 
atrás das penas, onde a vareta de 
wajũ  tem que ficar bem fixada.
	 Por fim, é preciso riscar o 
encaixe da corda do arco, usando 
uma faquinha ou o kusiwẽj (o 
formão de dente de cutiara).



40 41

	 A resina da árvore ratihun é mais 
seca e mais consistente, como uma cera. 
A resina da maçaranduba, wyhyk, é mais 
viscosa e se derrete com facilidade, como 
uma cola. Ela é forte o suficiente até mesmo 
para remendar o casco de uma canoa.

wyhyk ratihun 

	 O acabamento colorido é feito com 
linha de flecha e com resina ratihun. Ele 
também ajuda a manter a vareta de wajũ 
firme no seu lugar. É sempre assim: wyhyk 
para colar por dentro, linha e ratihun para 
prender por fora. 
	 Elas são as resinas usadas para fazer 
flecha, resinas de duas árvores diferentes, 
com um uso sempre atento às suas caracte-
rísticas específicas. 



42 43

S A N VA I 
À  P R O C U R A 
D A S P EN  A S 

	 É bonito ver a aldeia onde San 
vive hoje. As duas casas amplas, arejadas, 
os fardos cheios de farinha estocados no 
alto, perto das flechas, os pés de manga e de 
graviola, as bananeiras e a fartura da carne 
de caça todos os dias. San conheceu a aldeia 
Towari Abyra Rupa, “morada do finado 
Towari”, esse lugar que ele escolheu para 
ser sua casa, durante uma longa viagem em 
busca das penas. 
	 Isso já faz mais de vinte anos, San 
já era um rapaz e ainda morava na aldeia  
Jawara Kawen com a sua mãe. Junto com 
o velho Tarawit, eles abriram caminho até 
um acampamento de caça muito antigo 
e bem distante dali, na beira do igarapé  
Pururuty. 

aldeias citadas 
1. Jawara Kawen   2. Pokaty 

3. Towari Abyra Rupa   4. Pururuty

Aldeias zo’é 
Hidrografia
Terra Indígena Zo’é
Trajeto de San
Unidades de   
   Conservação 
   no entorno

ri
o

 e
re

pe
cu

ru

r i
o 

cu
m

in
ap

an
em

a

t e r r a i n d í g e n a zo’é

1 

2 

3 

4 

Estação 
Ecológica do 

Grão Pará

Floresta 
Estadual 
Trombetas

Floresta 
Estadual 
do Parú

Território 
Quilombola 
Erepecuru



44 45

	 O velho Tarawit havia morado 
naquela região, muitos anos atrás. A mata 
já tinha fechado os caminhos antigos, 
mas ele ainda lembrava o rumo. Contava 
que lá tinha muita caça e juntou um 
pessoal que queria ir para lá conhecer.  
	
	 Eram umas dez pessoas, seguiam 
devagar, acampando, caçando e comendo 
muito durante a viagem. Levaram bastante 
farinha, para ficar muitos dias longe de 
casa, na mata. O tempo das chuvas chegava 
devagar. “Kohajiapyrahy tĩ!”, eles diziam: 
queriam muito reocupar aquele território. 
	
	 Daquela viagem até Pururuty, o 
jovem San e o velho Tarawit voltaram para 
casa com muitas penas. Penas negras de 
mutum e de urubu-rei para guardar no 
potuwa. Enquanto retomavam os caminhos 
antigos, eles se preparavam para o inverno: 
tempo de chuva é tempo de caça farta, tem 
que fazer muita flecha.	



46 47

haviam deixado para trás anos antes. A 
aldeia velha do finado Tereke Uhu ainda 
tinha as bananas da antiga roça. Da antiga 
aldeia Jawaraty, sobravam apenas os esteios 
da casa e os velhos pés de cuia. Na casa do 
finado Towari, restava um pouco do antigo 
flechal, e no lugar da aldeia Pokaty crescia 
a capoeira, os pés de inajá já estavam altos e 
cheios de frutos — lugar de aldeia antiga é 
sempre assim, quem conhece vê. 
	 Hoje, as bananas que eram de Tereke 
Uhu estão na roça da aldeia Pururuty; o 
antigo flechal de Towari cresceu e se espa-
lhou na aldeia onde San mora; o velho 
caminho da aldeia Jawaraty é o rumo que 
eles tomam para colher novas cuias, e para 
ir no castanhal.	

	 ji kuriri wara rekonanamu, 	
	 a’e ikorahy, a’e ji dapohiri, 	
			   dapohiri... 
	 “Fui eu que vim no lugar dos 
	 antigos, em troca deles. É assim 
	 que eu quero viver, daqui eu não
	  largo, não largo não...”, 
				    disse San.
	

	 kwata ike potat, a’e mitu 	
	 tajuke wywa tajapo uhu 		
	 jawo awa aman ipy 
			   rame okwa! 
	 “Quando o macaco coatá está para  
	 engordar, então a gente vai embora  
	 para matar mutum e fazer muita  
	 flecha, no comecinho das chuvas!”, 
			     disse San.

	 Os Zo’é gostam sempre de ir bem 
longe, mas querem ir ainda mais longe 
quando vão em busca das penas. Perto de 
onde tem aldeia, o mutum é um animal 
muito arisco. Nas matas distantes, o mutum 
que nunca viu gente ainda não tem medo de 
flecha. É lá que é bom ir atrás das penas.
	 O urubu-rei mora muito longe no 
céu. Muito acima das cabeceiras dos rios 
e do cume das serras. Ele não desce à toa, 
e também não desce em qualquer lugar. 
Tarawit sabia onde o urubu-rei gosta de 
descer. Para conseguir pegar as suas penas, 
tem que fazer tocaia e esperar escondido — 
mas tem que ser no lugar certo. 
	 Foi durante aquela viagem que San 
conheceu as aldeias antigas que os Zo’é 



48 49

	 Hoje existem muitas aldeias 
entre Jawara Kawen e Pururuty, com 
seus moradores, suas casas e suas roças. 
Naquela época não havia nenhuma delas. 
O que havia era a floresta e as aldeias 
antigas, que já estavam virando mata 
também. Depois daquela viagem, algo 
recomeçou.  
	 A primeira aldeia que se formou 
por ali foi Pokaty. A gente vê no mapa, 
ela está bem na metade do caminho. Foi 
assim. San trouxe muitas penas para a 
casa dele naquela época, a aldeia Jawara 
Kawen, trocou algumas por cana-de-flecha 
e se preparou para uma nova caminhada. 
	 Quando chegou mesmo o tempo 
de caçar macaco, quando o coatá já 
estava bem gordo, comendo as frutas do  
inverno, ele já tinha bastante flecha 
e já conhecia o caminho de Pururuty. 
Pegou aquele rumo outra vez e abriu 
acampamento ali no meio, nem muito 
longe, nem muito perto. Muita gente foi 
junto com ele comer coatá, ficar ali. Foram 
ainda muitas vezes depois, e começaram a 
gostar mesmo do lugar que ia se tornar a 
casa deles. 

	 A passagem das chuvas e a estação 
do coatá gordo, as longas viagens atrás 
das penas de mutum e de urubu-rei, são 
momentos do ciclo anual dos Zo’é. O 
desejo de voltar a ocupar lugares antigos, 
fartos em caça e em conhecimento, é 
um movimento da sua temporalidade 
também. Nas voltas que esse tempo refaz, 
é para frente que se abre caminho.



50 51

I R A PAT
flecha pontiaguda

	 Flechas diferentes têm nomes dife-
rentes. Elas são reconhecidas pelo tipo de 
ponta e pelo seu uso. Esta flecha é chamada 
irapat. Ela é a mais usada pelos Zo’é, feita 
em maior quantidade do que qualquer 
outra, pois serve para matar a maior parte 
dos animais que eles procuram. Sua ponta é 
feita de taboca.
	 A taboca é um tipo de bambu, 
mas não é tão grande. Ela se concentra 
em certos lugares na mata, formando os 
densos tabocais onde pode ser coletada.  
Os Zo’é chamam de piriji esta varie- 
dade de taboca e contam que o seu 
corte é afiado e ardente. O piriji 
é perigoso, deve ser mane-
jado com cuidado. 
	

pa
ra

ti
m

ã
pi

rj
i



52 53

	 Um corte feito com piriji não cica-
triza fácil. Ele é quente, dizem, não é como 
faca não. 
	 A ponta de taboca pode ficar presa 
a uma vareta resistente feita com o cipó 
chamado paratimã, ou pode ser encaixada 
diretamente na haste da flecha.
 	 Depois de preparada, a taboca piriji 
assume um tom claro. O que deixa a ponta 
da flecha mais escura é o sumo da casca de 
uma árvore chamada bo’y, aplicado no final. 
	 Tal como vimos ser feito com a 
vareta de wajũ, a ponta de taboca é colada 
por dentro da flecha com wyhyk, a resina 
de maçaranduba, pressionada depois com 
o tensor simojyng e reforçada por fora com 
linha de flecha e com a resina ratihun. Wyhyk 
por dentro, linha e ratihun por fora. No fogo 
baixo, o calor reforça a cola das duas resinas.



54 55

Ta b oca   s 
e  outra     s troca     s

a’e ja nowe ji! 

piriji boba nowe…

	 assim como o avião, 
	 eu trago as tabocas! 

	 assim como se gastam 
	 as pontas de taboca”, 

disse Seri.

mo’eahi turi kõ oerut, 

“O avião traz 
sempre as nossas lanternas, 

turi mi’ũ opa rane, 		

As pilhas das lanternas acabam, 



56 57

	 As tabocas são trazidas da mata 
para a aldeia e partidas em pedaços com 
cuidado. Ali, elas vão ser secadas no fogo, 
amarradas em feixe e deixadas ao sol por 
alguns dias, antes de serem guardadas. 
Depois disso elas podem ser levadas a 
qualquer lugar. Onde quer que alguém 
precise fazer flecha. 	
	 Seri é irmão mais velho de San, ele 
mora na aldeia Kipĩ’i i’y —  não muito 
longe da aldeia Pokaty e de Towari Abyra 
Rupa. Perto da aldeia de Seri, indo para 
as cabeceiras do igarapé que serve a sua 
casa, tem um tabocal bem grande onde ele 
costuma ir. Ele se alegra em falar sobre 
as tabocas que sempre distribui. Quando 
visita os seus irmãos, nas aldeias ali por 
perto, gosta de levar algumas delas para 
dar de presente.
	 Tem gente que vem até a casa de 
Seri só mesmo para buscar as tabocas 
que ele coleta e põe para secar. Ruwa, da 
última vez, deixou bastante farinha em 
troca. Com Wahu é diferente. Wahu tem 
casa ali perto, na beira do rio Erepecuru. 
Ele sempre passa pela aldeia Kipĩ’i i’y, é 
seu caminho de pesca, e toda vez pede 



58 59

algumas tabocas. Então, quando fica 
no Erepecuru, Wahu já costuma mesmo 
mandar para Seri carne de coatá e peixe 
moqueado. Manda sempre. Ali dá muito 
surubim grande.

	 ki, piriji rekonã! 
	 “Um tanto grande assim, 
	 em troca das tabocas!”,

 conta Seri, satisfeito.

	 O velho Boj é outro parceiro de 
Seri, mas mora bem longe de Kipĩ’i i’y. 
Eles combinaram pelo rádio. Boj é dono 
do flechal da antiga aldeia Kiheta, ele tem 
sempre muitas canas-de-flecha para dar 
em troca. 



60 61

W Y WA 
o cultivo das flechas

	 Wywa, a cana-de-flecha, é um 
cultivo das roças zo’é. Ela cresce em 
hastes longas, finas e retas, sem nenhum 
nó, que podem passar de cinco metros de 
altura. No alto, descansa um farto pendão 
marrom-amarelado, levemente conduzido 
pelo vento e dourado pelo sol. Embaixo, 
folhas compridas se abrem e se espalham 
muito verdes e fartas: é difícil andar no 
meio do flechal se alguém não está sempre 
limpando o caminho.
	 As raízes da cana-de-flecha  avançam 
longe dentro do chão, trazendo à luz, aqui e 
ali, novos brotos.  Com facilidade, ela pode 
se estender em um vasto flechal ao redor da 
aldeia. Dizem que ela “anda muito”, e que 
ela “come” a mandioca. Por isso não é bom 
plantar flecha em roça nova, ela invade o 
espaço dos outros cultivos e sufoca suas 
raízes. É quando a roça já está velha que 
se planta cana-de-flecha. É nessa hora que 
dizem “vamos largar dessa aldeia” e logo 
logo o flechal toma conta de tudo.



62 63

	 Na verdade, visitar o flechal, 
mantê-lo limpo e bem cuidado, é um 
bom motivo para estar sempre voltando 
nas aldeias velhas. Muitos anos depois de 
deixar uma aldeia, os antigos moradores 
ainda vão lá buscar cana-de-flecha.
	 As canas-de-flecha são um bem 
muito apreciado. Depois de colhidas e 
preparadas, são amarradas assim, e podem 
ser levadas, guardadas ou trocadas. Todo 
mundo precisa de flecha. Dá para trocar 
por tabocas, por penas, por farinha e até 
por panelas de barro.



64 65



66 67

L e v e s, b e l a s 
e a f ia  d a s

par certo para a flecha girar bem, soar bem e 
ir certeira: pyryry gatu, ne’engatu, oho gatu.
	 A linha precisa ser fina e resistente. 
A flecha deve ser auj, bela, nas cores variadas 
das linhas e da penugem de tucano, que se 
combinam para finalizar a amarração das 
penas. Seu corpo deve ser tornado escuro, byk, 
adornado com os padrões gráficos feitos com 
tinta de jenipapo pela esposa do caçador. Sua 
ponta deve ser ajbe, afiada, e a taboca de que 
é feita deve ser quente e ardente, aku, kõ’õ.

	 Os Zo’é desejam ter as melhores 
flechas, e sabem fazê-las. As canas do flechal 
são cortadas, escolhidas com cuidado e aque-
cidas no fogo para que fiquem perfeitamente 
retas, otengatu. Depois são deixadas ao sol por 
vários dias e se tornam leves, wewyj. 
	 Uma flecha deve ser epukupe, “do 
meu tamanho”. Ficando de pé, o caçador 
escolhe uma nova cana-de-flecha, mede na 
própria altura e corta o que sobra. Só depois 
disso ele vai fixar as penas e colocar a ponta 
de taboca. As duas penas precisam formar o 



68 69

K uS  I W E T 
os padrões gráficos



70 71

	 Cada padrão gráfico tem o seu 
próprio nome. Guardadas no alto da 
casa, tantas flechas juntas, lado-a-lado, 
compõem seus variados desenhos em 
um arranjo único. Os padrões kusiwet 
se apresentam diferentes entre si e de 
diferentes modos. As mulheres também 
embelezam, com tinta de jenipapo e os 
padrões kusiwet, os corpos das pessoas 
que lhes são queridas. Cada suporte dá 
novos contornos aos mesmos motivos. 
Desenhados no papel, eles também são 
reconhecidos e apreciados. Alguns deles 
estão aqui, mas há muitos outros. 



72 73

	 São sempre as mulheres que 
desenham nas flechas. Misturada com 
carvão, a tinta de jenipapo não sai. O 
caminho deste traçado é o movimento 
da flecha nas mãos da artista, girando 
devagar. Enquanto ela move com precisão 
e delicadeza a haste da flecha com uma das 
mãos, o fino pincel vai sendo levado com a 
outra. Quando o trabalho está terminado, 
podemos também girar a flecha em nossas 
próprias mãos e conhecer o curioso efeito 
destes desenhos em movimento.



74 75

kusiwet	
por Wo’i, 
guache sobre papel

jakikok tenono 
picotado simples 

kusiwere’e
a escrita propriamente dita

kusiwere’e jiajiapat 
escrita retorcida

kusiwere’e aje jakikok
escrita de intervalo picotado

titiri
crespo

kinini rowa
face de arara-canindé



76 77

	 kusiwere’e  
	 a escrita propriamente dita
		  por Pane, guache sobre papel



78 79

	 kinini rowa 
	 rosto de arara-canindé  
		  por Pane, guache sobre papel



80 81

T uka   n a R aw e t
penugem de tucano

	 É com tukana rawet, a penugem do 
tucano, que se faz um acabamento deli-
cado chamado perepo dypy (“o pé da pena”) 
na base da amarração das penas de mutum 
e de urubu-rei.  

	
	 aujha tenono
	 “É só para ficar bonito!”

	 Cada coisa tem o seu valor e o seu 
momento. Também podemos encontrar 
a penugem do tucano guardada no estojo  
potuwa, mas é um elemento raro, nem todo 
mundo tem.



82 83

	 É quando se faz tocaia 
no alto das árvores, é na estação 
do tucano gordo — chance de 
comer muito bem e de guardar 
a sua bela penugem.

	 É muito difícil  f lechar 
tucano, tem um tempo certo 
para isso. Quando o patauá  está 
dando os seus últimos frutos, 
já quase no verão, é que os 
tucanos comem sem parar, no 
alto das palmeiras.



84 85

DY B O po T
linhas coloridas

	 Usando linhas diferentes, as 
flechas podem ser feitas aos pares. 
Quando uma delas some, caindo muito 
longe na mata, ou ficando presa no alto 
das árvores, dá-se falta do seu par pela 
cor e logo sabem qual foi. 
	 A flecha pode ter uma amarração 
simples para as penas ou pode contar 
com esse acabamento especial, chamado 
dybopot. Ele pode ter uma única cor, 
pode ser listrado, ou combinar cores 
diferentes em variados padrões .
	 As cores das linhas, as cores 
da penugem de tucano, o tipo de pena 
usada, os padrões kusiwet ,  são elementos 
que juntos formam a composição única 
de cada par de f lechas.

pehin tenono napijãni
“Só uma destas flechas 
está sem companheira.”



86 87

O d e-o d e 
emenda-emenda

	 Cabelos alinhados, isqueiro e 
faquinha na cabeça, arco e flecha nas mãos: 
prontos para partir.

		  ja’e saha rane
		  “Vamos embora!”



88 89

	 É comum encontrar essas curtas 
faixas coloridas nas flechas dos Zo’é. São as 
emendas das flechas que já se quebraram, 
revestidas com linha de costura para 
reforçar o encaixe interno. Suas cores e seu 
acabamento cuidadoso evocam a concisão 
deste senso exato do necessário e do belo, 
a habilidade de tomar o novo para si da 
forma mais eficiente e para os seus próprios 
objetivos.

	 Um caçador tem sempre o que 
precisa para fazer um rápido reparo: 
isqueiro, faquinha, um pedaço de linha 
amarrada no pulso e a corda do seu próprio 
arco. Com precisão, ele corta e descarta a 
parte que ficou estilhaçada, depois cava um 
novo encaixe, girando com cuidado a ponta 
da faquinha por dentro da cana-de-flecha. 

	 Dura e lisa por fora, a parte interna 
das flechas é de um material muito branco, 
poroso e macio. Quando ela se quebra 
durante uma caçada, se estilhaça sem se 
romper. A casca fibrosa resiste.



90 91

osso de coatá

	 Tabocas ardentes, boas canas-de-
flecha, resinas colantes e as penas mais resis-
tentes, são matérias cultivadas ou encon-
tradas dentro da Terra Indígena, elas fazem 
parte de um circuito de trocas entre os Zo’é, 
que se movimenta pelos caminhos entre as 
aldeias e pela floresta adentro.
	 Isqueiro, faca, tesoura e linha de 
flecha também fazem parte da tecnologia 
zo’é, são escolhas que eles fizeram para 
continuar tendo as melhores flechas.

	 Quando o reparo é refeito com 
calma na aldeia, usa-se também resina antes 
de aquecer a flecha no fogo. Mas na mata, o 
isqueiro dá apenas um breve toque da chama 
sobre o remendo, e a corda retirada do arco 
faz as vezes de tensor, na falta do simojyng. 
	 A emenda feita em casa usa encaixe 
cavado com osso de coatá. Assim a flecha 
volta a ter o comprimento certo. O pedaço 
novo é mais claro e ainda não tem tinta de 
jenipapo.

melhor no fogo baixo



92 93



94 95

B ATA
flecha de soco

	 A flecha bata tem um 
pedacinho do casco do jabuti na 
ponta, preso a uma boa madeira 
comprida: o tronco fino e reto de 
uma muda jovem de tarakwa’y. A 
madeira é enfiada bem fundo no 
corpo da flecha com a resina de 
maçaranduba, para colar bem.
	 Esta flecha é usada por 
caçadores de todas as idades, 
mas os meninos que ainda estão 
aprendendo a caçar quase sempre 
estão com ela. De manhã bem 
cedo vasculham o entorno da 
aldeia atrás de matar passarinho. 
A flecha bata é boa para isso, ela 
abate com um soco, sem dila-
cerar. No começo da noite, levam 
suas bata e suas lanternas para 
acertar o pássaro japim quando 
ele vai dormir empoleirado nas 
canas do flechal.

pe
da

ç
o

 d
e

c
a

sc
o

 d
e 

ja
bu

ti



96 97

pedaço de casco de jabuti, tarakwa’y, 
faquinha e isqueiro



98 99

K WATA B O P U H A
T U K A N B O P U H A

assusta-macaco 
assusta-tucano

	 Uma flecha que assovia e 
engana. O tucano ou o macaco 
coatá podem se esconder muito 
alto nas copas das árvores, é 
difícil acertá-los. Mas, se eles 
escutam o som desta flecha, 
pensam que é gavião e sentem 
medo. Fogem descendo para os 
galhos mais baixos. É do que o 
caçador precisa. 
	 Cavado com o kusiwẽj 
e preso na vareta resistente que 
segura a ponta da flecha, o caroço 
do fruto do pirirĩ ressoa como 
um apito.

c
a

ro
ç

o
 d

o 
fr

u
to

 d
o

 p
ir

ir
ĩ



100 101

pir i r ĩ  e  kus iwẽ j



102 103

S A R A K E
zagaia

	

	 É no verão que se bate timbó 
nos igarapés. As águas estão baixando, 
cercando, e o veneno daquele cipó tonteia 
os peixes. 
	 Dá peixe de todo tamanho e junta 
muita gente para pegar. Homens, mulheres 
e crianças usam cestos, facas, flechas 
pequenas, as próprias mãos e as compridas 
zagaias que os Zo’é chamam de sarake. 
	 Com um disparo curto, bem perto 
da água, a ponta tripla da zagaia agarra 
os peixes, não deixa escorregar. Ela é boa 

po
n

ta
 t

ri
pl

a
de

 m
et

a
l 



104 105

para pegar os peixes maiores dos pequenos 
igarapés: rapa, tere’yt, paku, bysi, raku, pire 
puku, di’i… 
	 A zagaia não precisa de penas e 
a sua ponta nunca é feita de taboca. As 
pequenas setas podem ser feitas de metal 
ou de osso de macaco coatá, elas são os 
“dentes” da sarake, ficam presas na zagaia 
com uma armação de madeira, que são as 
suas “mandíbulas”. O tridente também 
pode ser todo feito em metal.

lascas de 
osso de coatá



106 107

R I K U R U
flecha farpada

	
	 A ponta da flecha rikuru 
também é feita com o caule do 
tarakwa’y jovem, a mesma madeira 
usada na flecha bata. Mas desta 
vez pegam aquela planta em que 
os galhos novos já começaram a 
apontar, definindo esse desenho 
especial – cada farpa da rikuru é de 
onde sairiam as ramas do tarakwa’y.
	 A ponta farpada da flecha 
rikuru é feita para atravessar a asa do 
urubu-rei. Ela fica presa e derruba a 
ave com seu peso. Já sabemos para 
que servem as penas do urubu-rei. 
Essa é uma flecha para fazer mais 
flechas. Afinal, abatem o urubu só 
pelas penas, não para comer. A carne 
do urubu é podre, não se come.
	 Para fazer esta flecha, esco-
lhem uma cana-de-flecha mais 
grossa e mais pesada. Quando fazem 
flechas rikuru mais finas, são para 
pegar tucano e outras aves menores.

c
a

u
le

 d
o 

ta
ra

kw
a

’y
 j

o
v

em



108 109

P I DE
flecha-arpão

	 Paca e cutia são animais 
que correm muito. Mesmo 
feridos, podem quebrar a flecha 
e sumir na mata. São também 
animais que têm hora certa para 
se alimentar, e que se espera 
escondido para flechar, perto 
de onde tem fruta. O caçador 
fica ali de tocaia. A flecha pide 
é o instrumento certo para 
pegar esses dois animais.
	 Ela é um arpão, uma 
flecha-armadilha. O seu gancho 
segura a presa como um anzol. 
Aliás, os Zo’é também chamam 
de pide o conjunto formado por 
linha e anzol de pesca, instru-
mentos que eles conheceram 
com os não indígenas.
	 A ponta do arpão é 
chamada piderahãj, ela é o seu 
“dente”: uma seta de metal 
presa a um pequeno pedaço 

po
n

ta
 d

e 
u

m
a 

fa
c

a
 m

u
it

o
 g

a
st

a
c

o
rd

el
 d

e 
c

u
ra

u
á 

o
u

 d
e 

m
at

er
ia

l 
si

n
té

ti
c

o



110 111

a flecha é arrastada e se quebra, mas fica 
enroscada no mato baixo, atrasando a fuga 
do animal. Assim o caçador alcança a presa. 
	 Liso e negro, o acabamento da 
flecha pide tem um aspecto bem diferente, 
comparado com o das outras flechas, mas 
são usados os mesmos materiais: por dentro 
é wyhyk que cola, por fora linha de flecha 
e ratihun reforçam. Desta vez, a resina 
ratihun vai ser usada em grande quantidade, 
fazendo uma espécie de encapamento.

de madeira e a um cordel longo e resis-
tente. Esse dente se prende e se solta da 
flecha como a tampa de uma caneta. Ele 
fica encaixado em outra peça de madeira, 
mais comprida, enfiada bem fundo dentro 
da cana-de-flecha. Esta peça é a “cabeça” 
do arpão, onde a outra ponta do cordel fica 
presa. 
	 Quando o animal ferido corre, 
a ponta cravada em sua carne se solta do 
arpão e o cordel se desenrola. Na correria, 

	

piderahãj 
dente do arpão

pideham 
cordel do 

arpão

pide akang  
cabeça do arpão



112 113

o jovem Tekaru cola a seta de metal com a resina 
de maçaranduba para fazer o dente da flecha pide



114 115

BYTA 
mutá, espera noturna

alto, durante a noite. É o melhor jeito de 
matar paca, ou de matar cutia, animais 
que têm hora certa e lugar marcado para 
se alimentar. Se o animal não vê e nem 
sente o cheiro do caçador, se aproxima 
sem medo.

TOKEJ
tocaia diurna

	 A flecha pide é usada na caça de 
espera, ela sempre é levada pelo caçador 
quando ele vai para a tocaia ou para o 
mutá. A tocaia, com sua cobertura de 
folhas, serve para ele se esconder durante 
o dia. O mutá é para ficar escondido no 



116 117

Takumã, jeja, sisi’y, 
johat, wyhyk, 

kinarã, tereke...

	 ... assim são chamadas as frutas 	
	 boas para se fazer tocaia perto.

	 Tem animal que é assim, volta 
sempre para comer no mesmo pé, enquanto 
tem fruta ele vem de novo e de novo. Todo 
dia. Pelo tipo de rastro, o caçador já sabe 
qual é o animal e qual a hora em que 
costuma aparecer, então fica de tocaia. 
	 Cutia come fruta de manhã bem 
cedo. Nessa hora também pode aparecer 
nambu e outros pássaros parecidos com 
este. De dentro da tocaia, o caçador mira e 
acerta, sem ser visto. 
	 Paca, anta e veado só vêm comer 
fruta à noite. É a eles que o caçador surpre-
ende no escuro, do alto do mutá, com a 
flecha pide e uma boa lanterna.

	 tapi’ira mo’e o’u nijã! 
	 kusi rupijet!	

	 “Anta volta sempre para 
	 comer no mesmo lugar!
			    É igual cutia!”,

disse Tekaru.



118 119

	 Caititu anda em bando pequeno, 
nem chegam a dez. Não é igual ao porco-
queixada. Um bando de queixadas pode 
ter várias dezenas de porcos. Quando 
alguém os escuta por perto, faz silêncio e 
volta escondido pelo caminho, vai chamar 
outros caçadores. Quanto mais gente, 
melhor. Seguindo o seu rastro comprido, 
os caçadores vão muito longe.

	 tajahu dodyj. 
	 onan uhuiiii e’e
	 “O porco-queixada 
		  não se espalha.  
	 Corre em bando 
	 graaaaande mesmo”,
			 

conta Tekaru.

	 O jovem Tekaru tinha saído bem cedo 
e ainda de manhã voltou com caça, satisfeito. 
Quem estava em casa era Pisasa, cuidando do 
bebê. Ela havia sonhado, só agora contou. 
Sonhou que cavava a terra para pegar batata-
doce. Era mesmo presságio de caititu, então. 
Mas para Tekaru tinha sido uma boa surpresa. 
Ele tinha ido fazer tocaia para pegar cutia. 
Não se faz tocaia para caititu. 

	 tahyparara 
		  do’unijãj, kusi 
		  rupijet a’e ruwã
	 “Caititu não come 
		  sempre no mesmo lugar, 	
		  não é igual a cutia.”
			 

	 Ele matou só um caititu, o resto 
do bando fugiu. Eles são assim mesmo, se 
espalham sem deixar rastro. 

	 marãmarãty titu oho, 
		  a’e dikuhaj	
	 “Caititu corre 
	 um pra cada lado, 
		  aí perdemos eles.”
			 



120 121

por   o n d e 
a ca  ç a A ND  A

		   a cutia deixou rastro?

o coatá já tá bem gordo?

para que lado foi o bando?

	 A caça faz andar.

	 Faz todo mundo mudar 
para aldeia nova no inverno: 

	 Faz juntar muita gente pra 
correr longe atrás das queixadas: 

	 Faz ir e voltar sozinho todo 
dia, ali do lado da aldeia, no pé de 
inajá:



122 123

Atr  á s d a s p e n a s 
outra     v e z

	 Cada animal vive de um jeito, então 
o jeito de caçar cada bicho é um jeito dife-
rente de caminhar e de fazer territórios.
	 O coatá e o guariba moram no alto 
das grandes árvores. No emaranhado da 
copa do angelim, na forquilha dos galhos 
da aroeira, ali é a sua casa. Saem para comer 
durante o dia e voltam à noite para dormir, 
são como a gente, zo’é rupijet. O caçador sabe 
onde eles moram. Quando quer procurar 
macaco, vai escondido pelo território do 
coatá. 
	 O gavião real não é assim, ele não tem 
casa. Datupajikuhaj, “não conhece morada”. 
Anda em uma e em outra mata, caçando e 
comendo. Quando faz ninho é só para cuidar 
dos filhotes por um tempo. Não é sempre 
que se vê um gavião real por aí, é difícil um 
caçador acertá-lo. Ele não é como o urubu-rei.  
	 O urubu-rei também é como a gente, 
mas é como a gente mesmo. Ele vive em uma 
casa grande e cuida da sua roça. Não mora 
em árvore, mora no céu, um pouco antes da 
morada dos mortos. É lá que fica a sua aldeia. 
Só desce de lá para comer carne podre. 
	 Quando querem novas penas para 
as suas flechas, os Zo’é têm que fazer tocaia 
para pegar o urubu-rei, tem que colocar 
carne podre nos lugares onde ele gosta de 
descer.



124 125

tocaias e seus donos
Tocaia 1 : Teakwã
Tocaia 2, 6, 7 e 10 : Ke’i apo
Tocaia 3 e 5 : San
Tocaia 4, 8 e 11 : Eremin
Tocaia 9 : Su’a

a  Igarapé Boj Uhu Nem
b  Igarapé do Açaizal
c  Igarapé Tuwajwit
d  Igarapé da Embaúba
e  Igarapé do Castanhal		
		  Jawarakwat
f  Lagoa Johat
g  Serra muito alta
h  Lugar onde Teakwã 
		  fez a sua canoa

              Rio e Igarapés
                     Caminhos

tocaias para 
pegar urubu-rei  

mapa feito por Ke’i apo

a
ld

ei
a 

 
m

o
jw

en

r io erepecuru

1

2

3
a

aldeia pururuty

4
5

c
a

po
ei

ra
 

ta
ra

kw
a

h
it

y

6
a

ld
ei

a 
pa

ra
ke

si
n

ã

7

F

8

9

ba
ld

ei
a

 t
u

w
a

jw
it

c

aldeia towari 
abyra rupa

10

h

g

11

d

e



126 127

	 Penas negras para as flechas. Penas 
brancas para os cocares de festa, sua delicada 
penugem algodoada dá origem à tiara das 
mulheres.
	 É de tocaia que se pega urubu-rei, com 
armadilha. Se for adulto e já muito valente, 
abatem para pegar as penas. Se for uma ave 
jovem, pode ser levada para casa como bicho 
de estimação. Na aldeia, eles ficam empolei-
rados, admirados e alimentados.
	 O urubu-rei é desconfiado, custa a 
descer no chão. Pousa em algum galho alto e 
pensa muito antes de baixar na terra.

	 murũha uhu e’e, ruwu! 
		  ba’u jawat, 
			   ba’u zo’é…
  		  “Pensa muito mesmo, 
			   o urubu-rei! 
		  Olha se tem onça, 		
		  olha se	 tem gente...”,
			   disse Ke’i apo.

	 Quando vê outro igual a ele, aí tem 
vontade de descer. Por isso é bom levar os 
urubus de criação para dentro da tocaia e 
mostrar na hora certa.



128 129

	 Penas grandes presas 
em longas varinhas também 
são levadas para a tocaia. Se o 
urubu-rei fica só olhando, sem 
descer para comer, é preciso 
enganá-lo. Batidas com força 
no ar, elas soam feito asas. Para 
ele, é como ouvir um amigo 
chamando: “vem comer!”



130 131

isca

armadilhapoleiro 
onde o  urubu desce 

e fica pensando

corda
vai ser 
cortada

tocaia
caçador 
dentro



132 133

	 O pessoal da aldeia Towari 
Abyra Rupa tem sempre muitas penas. 
Na última festa, eles levaram cocares 
para todo mundo. Eles sabem mesmo 
onde o urubu-rei gosta de descer. 
Quando o lugar é bom de tocaia, o 
dono não larga mais.
	 San, Ke’i apo, Eremin, Su’a e  
Teakwã, cada um deles tem os seus 
lugares de tocaia. Já faz muito tempo, 
San era só um rapaz quando o finado 
Tarawit mostrou primeiro para ele, e 
então voltaram para casa com muitas 
penas. Hoje sua casa é ali. 
	 Seu sobrinho Ke’i apo dese-
nhou o mapa que acabamos de ver. 
Foi agora em fevereiro, as chuvas já 
começavam e pearim – a constelação 
de Órion – brilhava no meio do céu, 
ao entardecer. Logo mais ia chegar o 
tempo do coatá gordo e ele queria as 
penas para fazer muita flecha. Sabia 
onde ir.

*
*    *



134 135



136 137



138 139

Como este 
livro foi 

feito

	 Desde setembro de 2016, o Instituto 
de Pesquisa e Formação Indígena, Iepé, desen-
volve atividades na Terra Indígena Zo’é para 
apoiar esse povo a construir seu Plano de 
Gestão Territorial e Ambiental, PGTA. Nesse 
contexto, foi iniciada a formação de um grupo 
de pessoas, de diferentes aldeias, interessado 
em aprender a ler e escrever em sua própria 
língua. Este livro foi produzido em meio a 
estas atividades, a partir do diálogo que elas 
nos proporcionavam com os Zo’é. 
	 Em março de 2019, Tebo me recebeu 
em sua casa, à beira do igarapé Tuwajwit, na 
altura em que ele desemboca no rio Erepecuru, 
no norte da Terra Indígena. Também estavam ali  
seu filho Ke’i apo e os seus sobrinhos Eremin 
e Tekaru, vindos de duas aldeias vizinhas. 
Eles fazem parte daquele grupo de pessoas 
que está aprendendo a ler. Este era o motivo 
para estarmos juntos ali por duas semanas. 



140 141

Terra Indígena, com uma intensa agenda de 
atividades que incluía uma das etapas de fina-
lização deste livro. Neste período, pudemos 
apresentar o texto e os desenhos já produzidos, 
bem como as fotografias escolhidas, a alguns 
dos nossos colaboradores zo’é. Isso aconteceu 
na base da Frente de Proteção da Funai e na 
aldeia Manga. Nessa aldeia residem Tereren, 
Wo’í e todas as pessoas com quem estivemos 
na aldeia Buruwa em maio. As indicações que 
recebemos neste momento de retorno do mate-
rial foram, mais uma vez, fundamentais, tanto 
na revisão do texto como para os desenhos 
produzidos por Dani. 
	 Wo’í e Pane desenharam os padrões 
kusiwet que reproduzimos nas páginas 75 a 
79. A padronagem que vemos na página 16 é 
resultado de uma pintura de Wo’i manipulada 
digitalmente1. 

1. Dani propôs à pintora Wo’i revestir com 
papel uma cana-de-flecha. Depois de pronta, a 
capa de papel foi aberta e estampada no plano 
seguidamente. A ideia simula um carimbo, 
reproduzindo no papel o efeito ótico da flecha 
curva, girando.

Realizamos atividades diárias de leitura e 
escrita em língua zo’é e foi neste ambiente 
que compartilhamos a ideia de produzir um 
livro, com o objetivo de promover o Fundo de 
Artesanato Zo’é. San e Seri, dois irmãos mais 
velhos de Tebo também compartilharam ensi-
namentos que orientam a narrativa deste livro, 
bem como Singuhu, outro importante líder 
daquela região.
	 Uma outra visita à Terra Indígena Zo’é, 
entre maio e junho, incluiu um período de duas 
semanas na aldeia Buruwa. Desta vez, eu acom-
panhava Tereren, Awapo’í Ajã Ra’yt e Pijihe, 
que também fazem parte da turma de letra-
mento. Muitas informações importantes sobre 
a produção das flechas foram complementadas 
neste período, inclusive com a colaboração de 
outras pessoas, como os três meninos Tapy’ỹj 
hy, Erakiri e Masuruwã, além do casal formado 
por Yjwej Ra’yt e sua esposa Wo’í, conhecedora 
dos padrões kusiwet que adornam as flechas. 
	 O material levantado, fotos, aponta-
mentos e primeiros esboços para o texto, foram 
compartilhados com a equipe do Programa Zo’é 
do Iepé e em colaboração com Dani Eizirik, 
ao longo de todo o período decorrido desde 
março. Em agosto, estivemos todos juntos na 



142 143

glossário

cana-de-flecha 
Wywa 
	 Também conhecida como “cana-do-rio”, 
esta planta possui certa semelhança com o junco, 
mas pertence ao gênero Gynerium e alcança vários 
metros de altura. De hastes leves, compridas e 
eretas, a variedade encontrada na Terra Indígena 
Zo’é e em toda a região norte amazônica é 
perfeita para a produção de flechas e é cultivada 
com esta finalidade por diferentes povos. Devido 
ao seu crescimento acelerado e grande resistência, 
é uma importante espécie pioneira, ou seja, ela 
ocupa rapidamente áreas derrubadas e promove a 
recuperação da floresta. 

caititu 
Tatitu, titu, tahyparara 
	 Chamado de porco do mato por sua 
aparente semelhança com o javali, este animal 
pertence, na verdade, a uma outra espécie, do 
gênero Pecari. Não muito grande, tem pelo 
escuro em todo o corpo, possuindo uma carac-
terística linha de pelagem clara em volta do 
pescoço, que os Zo’é dizem ser o seu “colar”. 
Forma bandos pequenos, contando entre cinco e 
quinze indivíduos.

	 Awapo’i é o autor do texto em língua 
zo’é usado na abertura, nossa instrução de uso 
do potuwa. Foi o seu amigo Supi que passou a 
limpo a versão aqui apresentada. O mapa das 
tocaias para pegar urubu-rei no entorno da 
aldeia Towari Abyra Rupa foi feito por Ke’i apo. 
Em agosto, Kubi’euhu, Supi e Mima discutiram 
conosco algumas escolhas de grafia das palavras 
em língua zo’é. 
	

Santarém, 05 de novembro de 2019
Hugo Prudente



144 145

curauá 
Kurawa 
	 Bromélia amazônica da qual se extrai 
uma fibra muito resistente. Cultivada nas roças 
dos Zo’é, é a matéria-prima usada para fiar 
cordéis de diferentes espessuras que servem em 
seus arcos, redes e instrumentos diversos, como o 
tensor simojyng, usado na produção e no reparo 
das flechas.

cutiara 
Kusiwẽj 
	 As cutias são roedores de pequeno 
porte do gênero Dasyprocta. Seu hábito de 
carregar sementes por longas distâncias e enter-
rá-las para estocar alimento as torna essenciais 
na manutenção da biodiversidade. No Brasil há 
pelo menos nove espécies diferentes de cutia. 
Popularmente, é comum distinguir entre elas a 
“cutiara”, menor que as demais.

formão 
Kusiwẽj 
	 Instrumento de corte, cuja lâmina afiada 
é afixada na extremidade de um cabo de apoio. Na 
carpintaria, por exemplo, é usado para entalhar 
ou esculpir madeira. Na produção das flechas, o 
formão de dente de cutiara é usado pelos Zo’é 
em diferentes momentos, para escavar a haste da 
flecha, o eixo da pena ou o encaixe da ponta do 
arpão. 

capoeira 
Taperet 
	 Quando uma aldeia é abandonada, seu 
pátio e sua antiga roça vão sendo gradativamente 
retomados pela mata. Gramíneas e espinhos 
tomam espaço primeiro, seguidos por espécies 
como a embaúba e as palmeiras de inajá, em um 
ciclo que só ao cabo de muitos anos trará de volta 
as grandes árvores que caracterizam uma floresta 
madura. “Capoeira” é a paisagem característica 
desta fase intermediária entre aldeia e floresta. 
Assim como outros povos, os Zo’é reconhecem 
na paisagem os lugares de suas antigas aldeias, 
voltam sempre para as suas capoeiras, coletam 
frutos, recuperam cultivos e caçam os animais 
que frequentam estes lugares ricos em alimento.

coatá 
Kwata 
	 Também conhecido como macaco-a-
ranha ou coamba, ele é o maior primata das 
Américas. De pelo escuro, membros e cauda 
compridos, este macaco do gênero Ateles vive nas 
copas mais altas das árvores. É a caça preferida 
dos Zo’é. Entre março e maio, período bastante 
chuvoso, as frutas que servem de alimento para 
o coatá estão bem maduras. É o tempo do coatá 
gordo, momento importante do calendário zo’é, 
quando as famílias vão para os seus distintos 
territórios de caça. 



146 147

queixada 
Tajahu 
	 A queixada pertence ao gênero Tayassu, e 
também costuma ser chamada de porco do mato. 
É significativamente maior que o caititu, com 
cerca de um metro de comprimento. Tem pelo 
escuro e queixo branco. Famosa por sua agressivi-
dade, tem o costume de bater o queixo com força 
quando é acuada, hábito que lhe deu nome. Vive 
em bandos muito numerosos, podendo superar 
300 indivíduos, sendo um animal que circula por 
amplos territórios. 

taboca 
Piriji 
	 “Bambu” é uma denominação bastante 
vaga, designa mais de mil espécies vegetais em 
quase todo o globo. As variadas tabocas nativas 
da Amazônia brasileira se encontram também 
neste conjunto. Elas são usadas para diversas 
finalidades, notadamente na produção de flautas 
e de pontas de flecha. Os Zo’é as reconhecem sob 
diferentes denominações segundo o seu tamanho 
e o seu uso. 

tocaia 
Tokej 
	 Estrutura de folhas de palmeira onde o 
caçador se esconde para espreitar a caça. Ver sem 
ser visto é o propósito a que a tocaia atende, o que 
exige uma disposição para o silêncio e a espera, 

maçaranduba 
Wyhyk 
	 É uma das árvores mais altas encontradas 
na Amazônia, podendo alcançar até cinquenta 
metros. Pertence ao gênero Manilkara, e sua 
madeira é extremamente resistente. Produz uma 
resina que os Zo’é usam como cola para diversas 
finalidades. 

mutá 
Byta 
	 Espécie de tablado ou andaime cons-
truído na mata pelo caçador para esperar e surpre-
ender a caça. Costuma ser feito de troncos finos 
amarrados com cipó. Preso a cerca de dois metros 
do chão, frequentemente fica apoiado em uma 
árvore frutífera onde as caças vêm se alimentar. 

mutum 
Mitu 
	 Pássaro de porte médio, pouco maior 
que uma galinha, com penas muito negras e um 
característico topete. Sua carne é muito apreciada 
e “procurar mutum” é o motivo declarado para 
longas caçadas, quando acaba o verão. Também é 
comum encontrá-lo nas aldeias zo’é como animal 
de estimação. 



148 149

além de um refinado conhecimento sobre o 
comportamento e ponto de vista dos animais. Por 
isso, ela é quase totalmente fechada, mantendo-se 
apenas um buraco na altura da cintura, por onde 
o caçador vê e flecha a caça.

timbó 
Meku 
	 É um grosso cipó. Macerado e imerso 
na água dos igarapés, ele libera uma substância 
esbranquiçada que asfixia e atordoa os peixes. 
Eles vêm até a superfície e podem, assim, ser 
capturados com facilidade. Diversas espécies são 
designadas popularmente com este nome. O uso 
de venenos vegetais na pesca estende-se a toda a 
América. 

urubu-rei 
Ruwu 
	 Ave de rapina de tamanho respeitável, 
o urubu-rei pode ter até dois metros de enver-
gadura. Voa sempre em grande altura, mas logo 
se deixa reconhecer pela destacada estabilidade 
de seu movimento. Bem diferente dos urubus 
comuns, o contraste entre o branco e o negro de 
suas penas o caracteriza, bem como a cabeça e o 
pescoço nus. Se alimenta de carniça e tem por 
hábito fazer suas refeições em bando.



150 151

potuwa pora kõ – o que se guarda no potuwa

realização 
Instituto de Pesquisa e Formação Indígena – Iepé 

Frente de Proteção Etnoambiental do 
Cuminapanema – FPEC/Funai

direitos autorais 
© Povo Zo’é da Terra Indígena Zo’é – Pará

pesquisa, textos e organização 
Hugo Prudente da Silva Pedreira

capa, desenhos,
montagem e projeto gráfico 

Dani Eizirik

revisão 
Dominique Tilkin Gallois, Dani Eizirik, 

Flora Dias Cabalzar e Leonardo Viana Braga

apoio para revisão em língua zo’é 
Kubi’euhu, Supi e Mima

prefácio e texto de abertura 
Dominique Tilkin Gallois, Fábio Nogueira 

Ribeiro, Awapo’i Zo’é e Supi Zo’é

registro fotográfico 
Hugo Prudente, Dani Eizirik 

e Leonardo Viana Braga

padrões kusiwet, 
mapa das tocaias e desenhos

pág 44, 49, 82, 83, 119: Kubi’euhu,  pág 76-79: Pane,
pág 16, 20, 75, 92, 136: Wo’í, pág 124: Ke’i apo

colaboração durante levantamento
Tebo, Eremin, Tekaru, Seri, Singuhu, 

Tereren, Aj jã Ra’yt, Pijihe, Tapy’ỹj hy, 
Erakiri, Masuruwan e Yjwej Ra’yt

a venda de exemplares deste 
livro é revertida ao fundo de 

artesanato zo’é - faz - da frente 
de proteção etnoambiental do 

cuminapanema - fpec/funai



152 153

realização

apoio

Capa.indd   2 18/02/2020   17:57:10

P
O

T
U

W
A

 P
O

R
A

 K
Õ

 o que se guarda no potuw
a

     
       S

A
B

ER
ES

 Z
O

’É

9
  

7
8

8
5

9
8

  
0

4
6

3
0

3

“Os kirahi devem achar 
que é para guardar comida, 
mas o potuwa não é para isso não.

Os antigos, certa vez, 
colocaram comida dentro de um 
potuwa e por causa disso ficaram 
de estômago embrulhado. 

O potuwa grande 
é só para guardar penas.
O potuwa pequeno 
é para guardar linha de flecha, é 
para guardar o formão kusiwẽj
e o tensor simojyng também,
resina de árvore também,
faquinha também.

São essas coisas que se guarda no
potuwa,

  disse Awapo’i.”

P OT U WA 
P O R A KÕ 
o que se guarda no potuwa

SABERES ZO’É

Capa.indd   1 18/02/2020   17:57:09



154

P
O

T
U

W
A

 P
O

R
A

 K
Õ

 o que se guarda no potuw
a

     
       S

A
B

ER
ES

 Z
O

’É

9
  

7
8

8
5

9
8

  
0

4
6

3
0

3

“Os kirahi devem achar 
que é para guardar comida, 
mas o potuwa não é para isso não.

Os antigos, certa vez, 
colocaram comida dentro de um 
potuwa e por causa disso ficaram 
de estômago embrulhado. 

O potuwa grande 
é só para guardar penas.
O potuwa pequeno 
é para guardar linha de flecha, é 
para guardar o formão kusiwẽj
e o tensor simojyng também,
resina de árvore também,
faquinha também.

São essas coisas que se guarda no
potuwa,

  disse Awapo’i.”

P OT U WA 
P O R A KÕ 
o que se guarda no potuwa

SABERES ZO’É

Capa.indd   1 18/02/2020   17:57:09


